
Rfiltro attraverso il quale guardare e leggere gli eventi, rico-
nosciuto anzi come guida per un’ermeneutica della storia.
	 La dinamica non è diversa dall’episodio di Emmaus, 
cambiano ambientazione e platea. È decisivo il gesto epi-
fanico legato al cibo: là era spezzare il pane, qui mangiare 
del pesce, ma è di particolare importanza il ruolo del Pri-
mo Testamento. Attraverso la lettura e la comprensione 
dei suoi testi si acquisisce la mentalità che consente di leg-
gere alla giusta maniera anche il Nuovo Testamento, di 
cui è insostituibile radice.
	 Inoltre questo «giorno uno» è davvero denso di avve-
nimenti. Luca e Giovanni ne fanno un tempo che potrem-
mo chiamare «contratto». 
	 Giovanni racconta infatti una piccola pentecoste con 
l’effusione dello Spirito in 20,22 (per altro già anticipata in 
19,30); Luca parla invece esplicitamente dell’ascensione in 
24,50-51, che avviene a Betania, sul Monte degli Ulivi. 
	 Considerando che Luca stesso in At 1,3 precisa che 
passano quaranta giorni prima dell’ascensione, e ci lascia, 
in questo modo, una cronaca abbastanza più precisa degli 
avvenimenti, vien da pensare che l’accenno a questo even-
to in Lc 24,50-51 sia piuttosto un rimando privilegiato al 
mistero della Pasqua come giorno unico, rimando poi ben 
recepito dalla tradizione liturgica, che prolunga questo 
giorno a tutta la cinquantina fino alla Pentecoste.
	 Tuttavia l’ultima parola, nella quale si concentrano  
il mistero delle Scritture, del tempo e della testimonian-
za, è un termine contemporaneamente di partenza e  
di arrivo: «Cominciando da Gerusalemme» (arxamenoi 
apo Ierousalem, Lc 24,47), perché certo la città è il luogo 
fisico della partenza degli apostoli, ma è anche il luogo a 
cui sono chiamati a salire i credenti che si fanno «aggiun-
gere» al cammino del popolo della promessa (At 2,41.47, 
5,14, 11,24).

pla Parola in cammino
Stefania Monti

III domenica di Pasqua
At 3,13-15.17-19; Sal 4; 1Gv 2,1-5; Lc 24,35-48

il Regno -  A n n o  L i t u r g i c o  B 16	 2021

CREDERE PER GRADI

	 Già Charles de Foucauld in una sua meditazione su 
Lc 24,35-48 si soffermava sul saluto del v. 36. Sappiamo 
che per gli ebrei è il saluto quotidiano e che ricorre come 
tale la sera di Pasqua anche in Gv 20,21, ma quello che 
de Foucauld evidenzia è che la pace è annunziata dagli 
angeli all’inizio del racconto di Luca (2,14), affidata da 
Gesù agli apostoli come saluto durante la loro missione 
(10,5) e infine rivolta a loro la sera di Pasqua di nuovo 
come saluto (24,36), perciò vede in questo termine come 
un filo conduttore del Vangelo di Luca. Noi diremmo che 
fa inclusione. 
	 Quello però che emerge da questo c. 24 è che il pas-
saggio dall’incredulità alla fede avviene per gradi e che 
non esiste apparizione o rivelazione che s’imponga da sé. 
	 Apostoli e discepoli infatti ritengono un vaneggiamen-
to il racconto delle donne (leros, 24,11); i due di Emmaus 
han bisogno di una lunga liturgia della parola e di una 
fractio panis (24,27-30); al loro resoconto non pare ci sia 
particolare adesione; infine, quando compare Gesù, la 
reazione è di sconvolgimento e paura (ptoethentes kai em-
phoboi, 24,37). Gesù stesso li vede sconvolti e in preda al 
dubbio (24,38). 
	 A quel punto diventa probante il corpo da «tastare», 
detto con il verbo abbastanza raro (pselaphao, solo qui e  
in At 17,27 in cui indica l’andare a tastoni del cieco, non-
ché in Eb 12,18 e 1Gv 1,1), e in particolare l’assunzione 
del cibo. 
	 Tuttavia è necessaria una definitiva apertura della 
mente.
	 Il verbo chiave è dianoigein, che ricorre tre volte in 
questo capitolo, ai vv. 31.32.45: si aprono gli occhi per 
riconoscere, le Scritture per comprenderle, e infine si apre 
la mente. L’apertura delle Scritture del v. 32 rimanda 
all’ebraico petiHa, termine tecnico che indica l’avvio di 
un midraš omiletico (cf. At 17,3), ma il verbo dianoigein 
compare anche in Mc 7,34 associato alla guarigione del 
sordomuto. 
	 Dunque siamo in un momento di rivelazione piena  
e di rigenerazione integrale dell’uomo attraverso la 
comprensione delle Scritture, indicate secondo un cano- 
ne tradizionale: legge di Mosè, profeti, salmi – sineddo-
che per il corpus degli Scritti –, ovvero Torah, Nebi’im, 
Ketubim. 
	 La fede dunque si costruisce sulla constatazione dei 
segni sul corpo del trafitto-risorto, sul gesto quotidiano 
del mangiare e sulla comprensione del Primo Testamento, 

Br
am

an
tin

o,
 Il

 C
ris

to
 ri

so
rt

o,
 1

49
0 

ci
rc

a.
 M

ad
rid

, M
us

eo
 T

hy
ss

en
-B

or
ne

m
is

za
.


